
1

Quelques remarques sur la réunion ouverte d’Aplutsoc 
du dimanche 1e octobre 2023

Plus  de  20  camarades  (mais  dont  seulement  3  femmes)  ont  participé  à  cette  réunion, 
remarquable pour l’intérêt, la qualité et la courtoisie des débats. Cette réunion est importante, 
car elle se situe à un moment crucial de notre époque, mêlant crise de la biosphère, guerre 
d’agression  russe  en  Ukraine  et  affrontements  politico-sociaux  de  diverses  natures,  mais 
souvent très déterminés et violents, des peuples à leurs dirigeants dans le monde entier. À 
nouveau se pose la vieille question Que faire ? pour les militants qui se définissent comme 
marxistes, révolutionnaires ou simplement « lutte des classes ». Rien ne saurait à cet égard 
remplacer le libre débat dans le respect des personnes et des positions de chacun.

Je souhaiterais livrer ici quelques réflexions que m’a inspirées cette réunion. Je le ferai 
notamment à la lumière de la « plateforme » adoptée par Aplutsoc lors de son assemblée 
générale  du  22  janvier  de  cette  année.  Ce  texte  résume  l’orientation  et  la  perspective 
d’Aplutsoc dans les 4 points suivants : 

(P1) la crise climatique et biologique globale causée par la production capitaliste a déjà 
instauré  une  situation  sans  retour  en  arrière  possible,  qui  par  elle-même  conduit  à  un 
emballement, destructeur pour la majorité du genre humain et des milieux naturels ; 

(2) il ne s’agit pas pour des révolutionnaires efficaces d’inventer le mouvement réel des 
luttes sociales et des luttes humaines pour la survie, mais de l’aider à aller de l’avant sur la 
base  de  ce  qu’il  contient  déjà,  en  reliant  les  revendications,  écologiques,  économiques, 
démocratiques, féministes, menant invariablement à une seule et même conclusion : la prise 
du pouvoir par le prolétariat, c’est-à-dire la réalisation de la démocratie par la destruction des 
appareils  d’État  du  capital  et  de  leurs  principaux  relais  (Bourse,  médias…)  et  leur 
remplacement par des formes élues, démocratiques, à tous les niveaux ;

(3) cette méthode politique vaut pour tous les États du monde, bien entendu dans le cadre 
de leurs spécificités propres ;

(4) nous prenons tout l’héritage programmatique de l’histoire du mouvement ouvrier au 
sérieux, en relation avec le programme d’action immédiat  et  concret  dont les trois points 
précédents posent le fondement, sans bien entendu mettre un point final à son élaboration et à 
son évolution permanentes : la théorie est un guide pour l’action à condition qu’elle y puise 
son contenu.

L’effondrement

L’accélération considérable de la crise de la biosphère ces dernières années et ces derniers 
mois,  bien qu’annoncée depuis  des  décennies  par  certains  d’entre  nous,  a  surpris  jusqu’à 
ceux-ci. Cette crise n’est nullement limitée au dérèglement climatique, mais comporte bien 
d’autres  volets  systématiquement  ignorés  ou  minimisés  aujourd’hui,  comme  l’extinction 
massive, inédite par sa rapidité et son ampleur dans toute l’histoire de la planète, des espèces  
vivantes du globe, la destruction et perturbation de nombreux cycles, la pollution vertigineuse 
des eaux, des sols et de l’atmosphère, etc. Comme toute accélération, celle-ci va « se nourrir 
elle-même », en raison des multiples boucles de rétroaction, de synergie et d’amplification qui 
caractérisent les phénomènes biologiques et écologiques. Pendant des décennies (mais encore 
maintenant pour la plupart des responsables et des médias), la formule magique  « Si rien 
n’est fait » a permis d’annoncer mollement l’effondrement, dans ses diverses dimensions, tout 
en le tenant à distance, en laissant croire que « quelque chose serait fait », ce qui était un 



2

mensonge éhonté et conscient. Ceux qui annonçaient que « bientôt il sera trop tard » étaient 
traités  de  pessimistes  invétérés  et  dangereux,  de  catastrophistes  ou  « effondristes » 
irresponsables, au nom d’un optimisme quasi-religieux et nourri d’un mélange de déclarations 
creuses et incompétentes sur l’« adaptabilité » et la « résilience » de « la nature », des sociétés 
et des humains, et des promesses de « solutions technologiques » magiques à la crise en cours. 
Il  faudra  encore  un  moment  avant  que  les  politiciens,  mais  aussi  les  « experts »  et  les 
scientifiques eux-mêmes (champions de l’« injonction d’optimisme » aveugle) l’admettent, 
mais  il  est  maintenant  trop  tard.  Il  n’y  aura  pas  de  retour  en  arrière  vers  « le  monde 
d’avant ». L’effondrement va se poursuivre et s’approfondir, d’année en année, de mois en 
mois, et les commentateurs continueront à s’étonner de nouveaux « records », à dire « si rien 
n’est fait » puis à passer aux résultats des compétitions sportives ou aux potins mondains. 
L’effondrement va d’abord concerner le climat (phénomènes « extrêmes »), les flux d’énergie 
et de matière (fontes des glaciers, incendies géants, montée des niveaux marins, disparition ou 
inversion  des  courants  trans-océaniques  comme le  Gulf  Stream,  diminution  drastique  des 
nappes  phréatiques,  déforestation  et  désertification,  pollutions  irréversibles  à  l’échelle 
humaine,  etc.),  les  extinctions  massives  d’espèces  dont  la  majorité  (des  millions)  restent 
inconnues de la science, entraînant des bouleversements imprévisibles dans le fonctionnement 
des  écosystèmes,  avec  des  conséquences  sur  l’agriculture  et  l’élevage,  les  ressources 
nutritives  pour  les  humains,  les  pandémies  et  la  santé  humaine.  Elle  se  continuera  et 
combinera  avec  les  crises  socio-économiques  déjà  en  cours,  notamment  les  migrations 
humaines massives des  pays du « Sud » vers  ceux du « Nord »,  qui  n’en sont  qu’à leurs 
balbutiements :  ce seront bientôt  des millions de réfugiés qui se presseront aux portes de 
l’Europe, de l’Amérique du Nord, de l’Australie et de quelques autres pays « privilégiés », qui 
les « accueilleront » avec des navires de guerre et des ports hostiles, des murs et des barbelés, 
des mines, des mitrailleuses, et des camps-mouroirs. La crise économique du capitalisme en 
cours, les conflits militaires actuels et à venir, et les germes de guerre civile déjà présents dans 
de nombreux pays, se combineront avec la crise bioclimatique pour générer des situations 
nouvelles, aux conséquences destructrices à court, moyen et long terme.

Pour n’en prendre qu’un seul exemple, la relance actuelle, dans divers pays, du nucléaire 
qualifié  frauduleusement  de  « civil »  et  prétendument  « décarboné »,  est  particulièrement 
malvenue et irresponsable au moment même où les conditions environnementales (réduction 
parfois drastiques du débit des fleuves et augmentation de leur température, incendies géants,  
inondations rapides) et politico-sociales (recours croissant à la sous-traitance, diminution des 
contrôles, de leur sérieux et de leur indépendance, risques terroristes et directement militaires) 
augmentent de plus en plus les risques d’accidents dans les centrales, les entrepôts de déchets  
et même les bases militaires et sous-marins abritant des armes nucléaires, ce qui fait dire à 
certains comme Noam Chomsky que le risque nucléaire d’anéantissement de la vie sur terre 
(notamment  en  raison  de  l’« hiver  nucléaire »)  est  peut-être  encore  plus  important 
aujourd’hui, sans même parler d’une guerre atomique proprement dite, que ceux liés à la crise 
de la biosphère.

Quelles  que  soient  les  précautions  prises  pour  faire  face  à  ces  bouleversements,  elles 
n’empêcheront pas l’irruption désespérée, incontrôlée et imprévisible dans ses détails,  des 
masses dans les sociétés, les ruptures d’équilibres, les renversements de gouvernements et la 
fermentation  de  guerres  civiles  et/ou  inter-étatiques.  Mais  le  devenir  de  ces  mouvements 
insurrectionnels ou révolutionnaires sera lui-même incertain et imprévisible,  surtout si  ces 
mouvements  ne  sont  pas  préparés  et  organisés,  comme  tant  d’autres  mouvements 
révolutionnaires bien commencés mais mal finis lors des dernières décennies (à l’instar des 
« révolutions arabes »).



3

Dire  qu’il  est  maintenant  « trop  tard »  pour  stopper  la  crise  de  la  biosphère  revient  à 
reconnaître que nous sommes passés de l’« urgence » (à laquelle de capitalisme n’a jamais eu 
l’intention  de  répondre,  malgré  ses  nombreuses  « grandes  messes  internationales »  style 
COPs,  destinées  avant  tout  à  s’assurer  que  toutes  les  mesures  éventuellement  prises  ne 
contrecarreront  en  aucune  manière  le  maintien  et  l’accroissement  de  la  plus-value)  à  la 
nécessité de gérer des « priorités » pour faire face aux conséquences de la catastrophe en 
cours et préparer l’« adaptation » au « monde dévasté de demain ». Pour les États actuels, nul 
doute que cette préparation inclut celle d’instaurations de régimes policiers et militaires, le 
contrôle accru (y compris depuis l’espace et en s’appuyant sur le réseau électronique mondial 
et l’« Intelligence Artificielle ») des populations et de leurs mouvements, et la préparation de 
massacres de grande ampleur.

Face à cela,  où en est  la  préparation des populations et  des organisations ouvrières et 
démocratiques à ces événements inéluctables, à la policiarisation et militarisation croissante 
des  sociétés,  à  la  surveillance  de  plus  en  plus  étroite  des  citoyens ?  Qui  peut  croire 
sérieusement  que  la  pédagogie,  l’information  et  la  propagande,  les  zads,  les  « îlots  de 
résistance », les manifestations « festives et pacifistes », et même les grèves sans perspective 
de prise du pouvoir d’État, seront à la hauteur de l’enjeu ?

Les sources et les causes

Il n’est possible de faire face à une situation de conflit et de danger que si l’on a une 
compréhension au moins  générale  et  superficielle  du déroulé  historique et  des  causes  du 
phénomène  concerné.  C’est  pourquoi,  et  dans  la  perspective  de  l’action  et  pas  d’une 
connaissance encyclopédique, il  est nécessaire de comprendre « ce qui a mené l’humanité 
dans cette situation », qui n’était nullement inéluctable.

Il y a encore quelques décennies, nombreux étaient ceux qui rendaient responsable de cette 
évolution l’« Homme »,  comme s’il  existait  une entité  unifiée  (l’espèce biologique  Homo 
sapiens) agissant de manière homogène, concertée et centralisée. D’autres faisaient appel au 
concept mythique de « nature humaine », caractérisée surtout par des tendances biologiques et 
psychologiques (à la domination, à la destruction, au paternalisme, etc.), indépendamment des 
régions du monde et des classes sociales. Peu à peu toutefois s’est imposée l’idée (soutenue 
depuis  longtemps  par  certains)  que  ce  n’était  pas  une  entité  abstraite  (« l’Homme », 
l’humanité) qui était responsable de la catastrophe en cours et à venir, mais que c’était « le 
Système », pendant longtemps sans caractériser celui-ci plus avant. Aujourd’hui enfin, de plus 
en plus de citoyens, de militants et d’organisations n’hésitent plus à désigner ce Système sous 
son nom, le capitalisme. Certes, mais encore ? En quoi et pourquoi le capitalisme, tel que 
défini pour la première fois clairement par Marx et Engels, ou plus précisément son avatar  
mondialisé l’impérialisme, caractérisé comme « stade suprême du capitalisme » il y a un peu 
plus  d’un siècle  par  Lénine,  a-t-il  été  et  est-il  le  système qui  a  préparé et  développé les 
conditions de l’effondrement en cours et surtout à venir ?

Dans une approche matérialiste, à juste titre en vigueur au sein du mouvement ouvrier 
depuis  près  de  deux  siècles,  ce  ne  sont  pas,  ou  guère,  les  aspects  idéologiques  ou 
psychologiques qui sont à prendre en compte dans la recherche d’une telle explication, mais 
avant tout les aspects concernant l’organisation matérielle de la société, le travail et les forces 
productives,  les  techniques  et  leur  impact  sur  les  relations  entre  l’activité  humaine  et 
l’ensemble des écosystèmes et de la biosphère.



4

Les géologues, les paléontologues et les biologistes ont depuis longtemps divisé l’histoire 
de  la  planète  en  un  certain  nombre  d’« ères »,  « périodes »,  « cycles »  ou  « systèmes » 
chronologiques,  stratigraphiques  ou  géologiques,  qui  ont  fait  l’objet  de  nombreuses 
discussions avant leur éventuelle validation, puis invalidation, par des congrès scientifiques 
internationaux,  en  fonction  des  critères  retenus  pour  fixer  leurs  débuts  et  leurs  fins.  Les 
fameuses « ères » longtemps admises, comme le quaternaire (2,6 millions d’années) pour les 
périodes  glaciaire  (pléistocène)  et  postglaciaire  (holocène),  sont  actuellement  remises  en 
cause  de  diverses  manières  mais  aucun  consensus  n’existe  entre  spécialistes  de  diverses 
disciplines. Parmi les termes récemment « à la mode », notamment dans les médias plus que 
dans la littérature scientifique, deux sont particulièrement intéressants pour les marxistes et 
militants révolutionnaires : celui d’anthropocène,  qui date de 1922 et est particulièrement 
bien exposé notamment dans le livre de Ian Angus (Face à l’anthropocène, 2018) et celui de 
capitalocène, qui date de 2009, pour désigner la même période mais en insistant sur le fait 
que ce n’est pas l’humanité dans son ensemble mais le système capitaliste qui est responsable 
de la crise de la biosphère. Toutefois ce dernier terme est également conçu par certains, non 
pas comme un synonyme d’anthropocène comme il l’était au départ, mais comme la dernière 
période du premier. Ces termes n’ayant aucune définition internationale consensuelle, leur 
emploi relève plus de la « communication » que de la science.

Les humains ont commencé à transformer la planète terre quasiment depuis leur émergence 
et surtout leur sédentarisation, en entraînant de nombreuses extinctions de grands vertébrés, 
des déforestations et désertifications, mais ces impacts destructeurs ont pris de plus en plus 
d’ampleur au cours des millénaires et des siècles. Un événement crucial à cet égard a été 
l’apparition et le développement du capitalisme industriel, mais la date exacte en est débattue 
(voir « Anthropocène » sur Wikipédia). Lors de notre réunion, j’ai voulu attirer l’attention sur 
le fait que le point d’inflexion fondamental pour caractériser l’époque actuelle est le passage 
de  techniques  fondées  sur  l’exploitation  de  ressources  directement  extraites  de 
l’environnement  géologique  et  biologique,  certes  destructives  de  l’environnement  mais 
n’entraînant  en  général  (sauf  en  matière  d’extinctions  d’espèces)  que  des  perturbations 
potentiellement  réversibles (quoique  parfois  à  très  long  terme),  à  des  perturbations 
irréversibles à l’échelle humaine, qui datent pour la plupart du 20e siècle. Je n’ai pas voulu 
ouvrir une discussion terminologique quant au terme approprié pour désigner cette période et 
j’ai employé, sans doute maladroitement, le terme de capitalocène sans le discuter, pour attirer 
brièvement  l’attention,  sans  développer,  sur  ce  qui  a  émergé  au  début  (Titanic,  première 
guerre mondiale) et  surtout au milieu (bombe atomique) du 20e siècle :  le développement 
impétueux et accéléré lors des deux guerres mondiales des technologies de destruction, puis 
juste  à  la  suite  de la  « guerre de Trente Ans » (1914–1945),  de technologies fondées sur 
l’utilisation  de  techniques  physico-chimiques  nouvelles  s’appuyant  la  transformation 
profonde  des  matières  premières,  comme la  radioactivité,  mais  aussi  la  manipulation  des 
acides  nucléiques  et  autres  molécules  organiques,  produisant  des  molécules  qui  une  fois 
introduites dans l’environnement n’y sont pas détruites ou recyclées.  Sans entrer dans les 
détails,  j’ai  mentionné  les  travaux  de  Jean-Marc  Royer,  qui  développent  ces  questions. 
Étonnamment,  mon intervention n’a  pas  entraîné de discussion sur  ces  aspects,  mais  une 
discussion terminologique sur l’emploi du terme capitalocène et sur les limites de la période 
désignée par ce terme. Cette discussion, qui avait tout d’un débat purement académique et 
n’avait guère sa place dans une discussion militante, s’est trompée de cible : elle a consisté à 
discuter de la période d’émergence du  capitalisme,  pas du capitalocène,  ce qui n’est  pas 
nécessairement la même chose selon la définition que l’on adopte pour ce dernier. Ce sur quoi 
je voulais attirer l’attention n’est pas la préhistoire ou l’histoire du capitalisme, mais sur les 
caractéristiques nouvelles du capitalisme « moderne », surtout depuis 1945, qui ont modifié 



5

considérablement et qualitativement, en quelques décennies, les relations entre les sociétés 
humaines et l’ensemble de la biosphère.

Dans mon texte Marxisme et biosphère, 4  e   partie   (Aplutsoc, 19 janvier 2022), j’écrivais : 
« Si l’on considère que l’anthropocène débute avec l’extinction de la mégafaune (vertébrés 
géants), tout d’abord insulaire (il y a environ 50.000 ans), on peut distinguer au sein de celui-
ci le « capitalocène » datant du début du capitalisme industriel (vers 1760), mais la césure la 
plus  importante  est  celle  qui  peut  être  datée  très  précisément  du  16  juillet  1945,  avec 
l’explosion de la première bombe atomique lors de l’essai Trinity sur la base d’Alamagordo 
aux USA, « couronnement » du « projet Manhattan » lancé par Roosevelt en 1940, prélude 
aux bombardements d’Hiroshima et Nagasaki des 6 et 9 août 1945, qui ont ouvert à la voie à 
l’« ère nucléaire » dans laquelle nous vivons aujourd’hui. Celle-ci a propulsé la technologie 
scientifico-industrialo-militaire à la place de facteur principal des relations entre les humains 
et entre eux et l’ensemble de la biosphère. Ce point de basculement est quasiment synchrone 
de la découverte (1944‒1953) de la structure de l’ADN, de son rôle dans l’hérédité et de ses 
fonctions,  qui  fut  à  la  base  de  l’expansion  d’une  multitude  de  biotechnologies  qui  ont 
également modifié considérablement la biologie, la médecine, l’agriculture et de nombreux 
autres domaines. Le terme de  nucléocène,  qui renvoie à la fois au noyau atomique et au 
noyau  de  la  cellule  (qui  contient  l’ADN  chez  les  organismes  cellulaires)  serait 
particulièrement approprié pour désigner la période du capitalocène postérieure à 1940. »

Le point central de cette question a été bien développé notamment par Jean-Marc Royer 
dans deux livres remarquables (La science, creuset de l’inhumanité, 2012 ; Le monde comme 
projet Manhattan, 2017) et aussi dans divers textes disponibles sur le net dont je vous joins 
trois  exemples  (textes  similaires  mais  plus  ou  moins  détaillés,  reflétant  de  manière 
intéressante l’évolution de la pensée de l’auteur). En fait, les idées en question ont commencé 
à être exprimées moins de 20 ans après la fin de la deuxième guerre mondiale (Rachel Carson, 
Printemps silencieux, 1962 ; Barry Commoner, Quelle terre laisserons-nous à nos enfants ?, 
1963,  et  L’encerclement,  1971 ;  Jean Dorst,  Avant que nature meure,  1965),  mais encore 
aujourd’hui la spécificité du capitalisme post-1945 par rapport au capitalisme antérieur n’est 
pas  été  saisie  par  de  nombreux  commentateurs  de  cette  question.  Ce  ne  sont  pas  « les 
techniques » en soi, de manière indifférenciée, qui sont en cause, mais leur utilisation actuelle. 
Certes, l’utilisation des sources fossiles d’énergie (charbon, pétrole, gaz) n’est pas nouvelle 
dans cette période, mais l’ampleur de cette utilisation l’est : elle est en grande partie liée à 
l’augmentation  exponentielle  de  la  population  humaine  mondiale,  et  conséquemment  des 
émissions de CO2 par les transports (routiers, aériens et maritimes), l’industrie, l’agriculture, 
l’habitat, etc., contribuant ainsi au dérèglement climatique et à ses conséquences (fonte des 
glaces, inondations, incendies, etc.). Mais ce phénomène, pour important qu’il soit, n’est pas 
le seul qui contribue à l’effondrement : les pollutions radioactives (sans parler des guerres et 
des accidents dans les centrales), chimiques et biologiques (liées notamment aux pesticides), 
l’utilisation  de  technologies  destructrices  vis-à-vis  des  flux  et  cycles  de  la  biosphère,  
l’informatique, internet et bientôt l’« Intelligence Artificielle » (qui n’est pas une intelligence, 
fondée  sur  une  conscience  et  des  intentions !),  y  contribuent  aussi.  L’ensemble  de  ces 
éléments étayent l’idée que c’est l’utilisation  nouvelle de la technologie depuis 1945, et la 
« technophilie » qui l’accompagne, qui constitue l’élément déterminant de la caractérisation 
des relations entre les populations humaines et le reste de la biosphère (dont les humains font 
partie) du capitalisme aujourd’hui.

https://aplutsoc.org/2022/01/19/marxisme-et-biosphere-4eme-partie-collapsologie-optimisme-et-complotisme/


6

Transition écologique, écologie punitive, décroissance, 
démocratie

La prise de conscience par les scientifiques de la perspective de la crise de la biosphère 
causée  par  les  activités  humaines  a  commencé  dès  le  19e siècle,  mais,  imprégnés  de 
« positivisme rationaliste » et d’« injonction d’optimisme », ils ont pendant longtemps fort 
peu fait pour populariser ces découvertes. Quelques-uns d’entre eux seulement ont commencé 
à le faire à partir des années 1960, mais ce n’est que très récemment que ces informations se 
sont peu à peu répandues dans notre société, quoique de manière souvent très déformée et 
édulcorée.  Le rôle des multinationales,  soutenues par tous les gouvernements du globe et 
longtemps par la sphère médiatique, pour maintenir secrètes la plupart de ces informations a 
été déterminant pour le retard pris à cet égard. Comme je l’ai déjà souligné à diverses reprises, 
le mouvement ouvrier, y compris « révolutionnaire », a été lamentable en soutenant l’omerta 
sur cette question. Seule la (très hétérogène) « mouvance écolo » a contribué efficacement à la 
diffusion de ces informations, donnant à cette mouvance une visibilité rapide, au détriment 
des idées « de gauche » jusque-là structurantes dans l’attitude des « peuples » vis-à-vis des 
questions politico-sociales fondamentales.

L’absence de toute réaction efficace des gouvernements et des entreprises face à la crise de 
la biosphère, et l’incapacité de la « société civile », c’est-à-dire du prolétariat au sens large, à 
s’emparer de cette question, explique que le processus menant à l’effondrement n’ait pu être 
bloqué ou fortement ralenti tant qu’il en était encore temps. Comme souligné ci-dessus, à mon 
avis il est maintenant trop tard pour le faire : le mouvement enclenché va se poursuivre et 
s’approfondir d’année en année. La question n’est plus d’empêcher l’effondrement, mais de 
se préparer à l’affronter et à le gérer, pour tenter de sauver le plus possible de ce qui constitue  
les sociétés humaines aujourd’hui. Cette perspective implique de comprendre pleinement qu’il 
faut admettre que tout ne pourra plus continuer comme avant, que, d’une certaine manière, 
l’humanité  a  fini  de  manger  son  pain  blanc  et  que  des  changements  considérables  vont 
s’imposer, que nous le voulions ou non dans le fonctionnement de nos sociétés et nos modes 
de  vie,  concernant  nos  relations  avec  les  écosystèmes.  Ceci  non  pas  pour  des  raisons 
psychologiques ou idéologiques (notamment « éthiques »), mais pour des raisons matérielles. 
De deux choses l’une : soit les sociétés humaines seront capables d’effectuer les nécessaires 
mutations considérables volontairement,  de manière organisée,  et  en  imposant celles-ci  à 
ceux qui tenteront de l’empêcher, en d’autres termes, les capitalistes et leurs alliés, soit ces 
bouleversements se réaliseront à notre insu, de manière désordonnée, violente et destructrice, 
réalisant la formule d’Engels, « la nature se venge ». Il ne s’agit pas (ou plus) d’une option. 
Ces  changements  toucheront  la  plupart  des  domaines :  les  déplacements,  l’habitat, 
l’alimentation,  l’agriculture  et  l’élevage,  l’exploitation  des  ressources  minérales  et 
biologiques, l’origine et l’utilisation de l’énergie (notamment électrique), etc. 

Même s’ils sont secondaires par rapport à l’action organisée des entreprises et des États, on 
ne  peut  nier  que,  en  Europe  du  moins,  deux  éléments  de  langage  ont  joué  un  rôle  de  
repoussoir  face  à  la  perspective  d’une  modification  maîtrisée  de  nos  rapports  avec  la 
biosphère : le terme de « décroissance » et l’expression « écologie punitive ». 

De  quelles  croissance  et  décroissance  le  premier  parle-t-il ?  Celui  des  conditions 
matérielles de vie (éducation, dignité, sécurité, santé, alimentation, habitat, déplacements) des 
populations humaines, des travailleurs, de la jeunesse, des femmes, ou celles de la plus-value 
accumulée de manière toujours croissante par  une frange de plus en plus restreinte de la 



7

société ? Que signifient ces termes pour la majeure partie de la population humaine du globe 
en situation de sous-alimentation, de déficit hydrique, d’insécurité, d’intolérance, de racisme, 
de conflits,  de massacres ? L’augmentation du confort,  des loisirs et  distractions (voyages 
touristiques,  jeux du cirque,  aliénation ludique au numérique – au détriment des relations 
humaines et de la culture, et plus généralement du fonctionnement psychique de milliards 
d’humains)  constitue-t-elle  une  « croissance » ?  Les  forces  productives  de  l’humanité 
continuent-elles de « croître », et pour le bénéfice du grand nombre ? Ne sont-ce pas plutôt les 
forces destructives qui ont suivi un développement impétueux depuis le début du 20e siècle ? 
La  « croissance »  que  les  « économistes »  autres  idéologues,  chiens  de  garde  et 
propagandistes  à  la  botte,  tentent  de  nous  vendre,  c’est  celle  d’une  continuation  d’un 
détournement,  d’un  dévoiement  de  quantité  de  ressources  au  service  du  profit  de  leurs 
maîtres, pas d’une amélioration des conditions de vie de la majeure partie de l’humanité. Et à 
l’époque de l’effondrement de la biosphère, cette amélioration exige (ce n’est pas une option) 
une mutation profonde dans les relations entre les activités humaines et les écosystèmes qui 
les abritent, pas une exacerbation de l’exploitation et de la destruction de ces derniers.

Quant à l’écologie punitive, cette formule a été, reconnaissons-le, habilement choisie par 
les  propagandistes  de  l’inertie  face  à  l’effondrement.  Elle  laisse  entendre  que  l’humanité 
aurait  le  choix :  continuer  comme  avant  ou  modifier  drastiquement  certains  aspects 
fondamentaux de son économie et de ses relations avec la nature. Or nous n’avons pas le 
choix.  « Si  rien  n’est  fait »,  nous  serons  désarmés  et  impuissants  face  au  dérèglement 
climatique, à l’effondrement accéléré des ressources alimentaires, hydriques et énergétiques, 
et à toutes leurs conséquences économiques, politiques, sociales et militaires. C’est bien cela  
qui sera « punitif », pas une tentative (au succès de toute manière de plus en plus incertain à 
mesure que l’on tarde) d’éviter le pire en se préparant à la vague qui sinon va tout submerger.

Il ne s’agit donc pas de se préparer (très mollement de surcroît, et en veillant constamment 
à ménager les profits) à une « transition écologique » qui consisterait à remplacer certaines 
pratiques par d’autres « moins destructrices » mais tout en maintenant dans la majeure partie 
des  domaines  le  fonctionnement  actuel  de  la  société,  incluant  notamment  les  « loisirs ». 
L’exemple le plus flagrant à cet égard est certainement celui de la voiture individuelle. Les 
milliards  de  véhicules  individuels  qui  sillonnent  chaque  jour  la  planète  apportent  une 
contribution  gigantesque  à  l’émission  de  gaz  à  effet  de  serre.  Si  vraiment  nous  voulions 
réduire rapidement et considérablement ces émissions, la première piste à explorer ne serait 
certainement pas de modifier la source énergétique permettant à ces véhicules de rouler (pour 
la  remplacer  par  une  autre  source,  électricité,  hydrogène,  pourquoi  pas  nucléaire ?,  qui 
impliquera  d’autres  nuisances  environnementales  tout  aussi  graves),  mais  de  réduire 
drastiquement le parc automobile mondial – au grand dam des industriels vendant les voitures 
comme de ceux vendant l’énergie (pétrole, électricité ou autre) – et de cesser d’augmenter le  
réseau autoroutier. Une telle décision aurait indéniablement des inconvénients, avant tout au 
niveau du confort de vie et du « plaisir » de millions d’individus – mais serait-ce un prix trop 
cher à payer pour la survie ? Bien entendu, les voitures individuelles ne sont pas seulement au 
service des désirs et distractions des individus, mais correspondent aussi à de réels besoins.  
C’est  donc  sur  des  solutions  de  substitution  rapides  à  la  voiture  qu’il  serait  urgent  de 
travailler, et pas à la mutation du parc automobile pour lui permettre de maintenir les plus-
values  des  actionnaires.  Ces  solutions  sont  potentiellement  nombreuses,  impliquant  la 
réhabilitation et l’extension d’un réseau ferroviaire fin et la multiplication de transports en 
commun gratuits à l’échelle de tout le territoire, la diminution drastique des distances entre la  
production et la consommation, entre l’habitat et l’emploi, l’enseignement et les organismes 
de  santé,  etc.  Les  mesures  à  prendre  devraient  avoir  pour  objectif  premier  de  réduire  la 



8

dépendance aux nombreuses technologies, mortifères par nature, développées depuis le milieu 
du  20e siècle  par  le  capitalisme  nucléocène,  pour  les  remplacer  par  des  techniques  plus 
respectueuses de l’environnement.

C’est  la  mouvance  écolo,  s’appuyant  largement  sur  les  connaissances  scientifiques 
disponibles à un moment donné, qui a développé, souvent dans le détail, les réflexions et 
propositions sur les solutions possibles à ces problèmes à tous les niveaux et dans tous les 
domaines de fonctionnement de la société à l’échelle locale, régionale, nationale et mondiale. 
Ces réflexions et propositions sont et seront potentiellement très utiles, mais ce mouvement 
aurait-il à lui seul la capacité de les faire passer du projet à la réalité ?

Du fait de sa longue déconnexion, pendant des décennies, vis-à-vis du mouvement ouvrier, 
et  particulièrement  sous  ses  formes  révolutionnaires  (généralement  confondues  avec  le 
stalinisme), la mouvance écolo n’a pu bénéficier de l’expérience et de la tradition théorique et 
pratique du mouvement ouvrier, évoquées dans la « plateforme » d’Aplutsoc ci-dessus. Or 
l’un des points les plus importants de cette dernière est la question du  pouvoir, considérée 
comme centrale, et c’est justement sur ce point que se situe la divergence principale qui nous 
sépare de la vaste majorité (mais heureusement plus la totalité) de la mouvance écolo mais 
aussi d’une partie du mouvement ouvrier. Tout au long de son histoire, cette mouvance s’est  
caractérisée  par  trois  tendances  distinctes  mais  complémentaires :  la  priorité  donnée  aux 
actions locales, « de terrain », assortie d’une méfiance à l’égard d’une approche nationale ou 
internationale  des  questions ;  la  tentative  de  « convaincre »  les  entreprises  et  les 
gouvernements  en place de devenir  « vertueux »,  de privilégier  le  « débat »  plutôt  que le 
« combat » ; éventuellement, l’ambition de l’accès aux organes de pouvoir, mais ceci par la 
voie électorale, et de toute manière sans toucher à l’État et à la Constitution.

L’attitude des marxistes révolutionnaires vis-à-vis des questions écologiques depuis une 
cinquantaine d’année a longtemps frôlé la schizophrénie. Ainsi que je l’avais déjà souligné 
dans  mon  texte  de  1977  paru  dans  Informations  Ouvrières  (voir 
https://lherbu.com/2018/10/ecologie-marxisme-et-lambertisme-5.html),  dès  cette  époque  un 
bon nombre de militants avaient conscience de ces problèmes et en tenaient compte dans leur 
vie privée (dans leurs choix alimentaires par exemple) mais estimaient qu’il ne s’agissait pas 
de  problèmes  politiques.  D’autres,  comme  il  l’a  été  souligné  lors  de  notre  réunion  de 
dimanche, intervenaient même dans certains combats écolos (comme le Larzac, Plogoff ou 
Notre-Dame  des  Landes),  mais  ne  faisaient  pas  le  lien  avec  les  « luttes »  proprement 
politiques à l’échelle nationale. Comme il s’agissait d’engagements individuels, n’impliquant 
pas les organisations ouvrières et « révolutionnaires » en tant que telles, ils n’ont nullement 
contribué  à  la  « légitimation »  de  ces  dernières  aux  yeux  des  écolos,  ce  qui  constitue 
actuellement un problème important pour effectuer la liaison indispensable entre ces derniers 
et les combats « lutte des classes ».

Ce qui distingue Aplutsoc de grand nombre d’organisations aussi bien « révolutionnaires » 
qu’écolo est l’attitude vis à vis du pouvoir et de l’État. Comme l’a amplement démontré le 
dernier siècle, les « luttes » en soi ne mènent à rien, sinon à d’éphémères satisfactions lors de 
reculs partiels de ce dernier, dans des domaines « périphériques ». L’État capitaliste de la 
dernière période historique s’est adapté et est capable de « lâcher du lest » temporairement en 
abandonnant  partiellement  certaines  batailles  jugées  secondaires,  et  notamment  certaines 
portions de territoire, comme le Larzac, le Chiapas ou certaines zads, qui ne posent pas la 
question du pouvoir central, avant de les reprendre en période de reflux de la lutte des classes. 
Dans d’autres cas en revanche, il ne lâche rien, car le faire fragiliserait l’État lui-même. Si les 

https://lherbu.com/2018/10/ecologie-marxisme-et-lambertisme-5.html


9

derniers combats nationaux contre les contre-réformes de Hollande et de Macron, culminant 
dans la bataille des retraites, ont été des défaites des travailleurs, ce n’est pas seulement parce 
que toutes ces lois profondément réactionnaires ont bien été finalement promulguées, mais 
parce que,  grâce au soutien conscient,  habile  et  puissant  des appareils  des confédérations 
syndicales et des partis politiques « de gauche », ces batailles ne se sont pas concentrées sur la 
question  fondamentale  de  l’État,  incarnée  dans  des  mots  d’ordre  comme  « Macron 
démission »  ou  « Assemblée  Constituante ».  À  cet  égard,  elles  se  sont  montrées  moins 
pertinentes que le combat « inorganisé » gilets jaunes, sans-culottes des ronds-points, qui sont 
allés jusqu’à monter à l’Élysée.

Les questions liées à la crise de la biosphère ne pourront être résolues en emboîtant le pas 
aux combats pour « accélérer la transition écologique » (qui est un piège, notamment dans 
leur  approche  technophilique,  cherchant  à  promouvoir  de  nouvelles  technologies  comme 
l’ingénierie écologique ou des technologies nucléaires alternatives afin de ne pas menacer les 
modes de vie actuels), ou même pour « multiplier les zads » et autres combats « citoyens » 
locaux, mais en mettant sans cesse en exergue la question du pouvoir central, qui en France se 
concentre dans la Constitution de la 5e République. Cette attitude est certes actuellement à 
contre-pied de celle consistant à chercher des solutions locales, décentralisées, aux problèmes, 
dans une tradition anarchiste ou autogestionnaire, ce qui explique le peu d’écho de certaines 
des campagnes récentes d’Aplutsoc, comme celles parfaitement justifiées pour le boycott des 
dernières  présidentielles  ou  pour  la  manifestation  nationale  pour  virer  Macron  lors  de  la 
bataille des retraites.

La question centrale qui se pose à nous aujourd’hui est de savoir comment effectuer notre 
liaison avec la mouvance écolo. Il ne peut s’agir uniquement de reprendre à notre compte les 
mots d’ordre et actions de celle-ci, ce qui n’augmentera pas notre « légitimité ». Il s’agit de 
contribuer  à  la  formulation  de  mots  d’ordre  proposant  des  actions  à  portée  nationale  ou 
internationale.  Quelques  exemples  en  ont  été  brièvement  discutés  lors  de  notre  réunion, 
comme  le  combat  contre  les  JO  de  2024,  contre  l’industrie  automobile  (qui  pourrait  
commencer par une interdiction de la publicité pour les voitures) ou les fournisseurs d’énergie 
comme Total. De tels combats concentreraient de manière très « pédagogique » bon nombre 
de questions fondamentales, mais ne seraient en fait que des escarmouches préliminaires.

Il  ne  faut  pas  se  voiler  la  face.  De  tels  combats  se  heurteront  à  des  résistances 
« citoyennes ». Nous en avons eu des exemples au sein même de notre réunion. Une action 
contre les JO, concentrant de manière exemplaire toutes les questions liées à l’organisation de  
maxi-événements dits « sportifs » ou « artistiques » comme les championnats du monde ou les 
méga-concerts ou festivals (activités relevant de « société du spectacle » mais qui constituent 
fondamentalement  des  opérations  financières  et  immobilières  générant  à  la  fois  des  plus-
values et des pollutions géantes), se heurterait sans nul doute à des résistances « populaires », 
attisées par les médias les qualifiant d’écologie punitive. Ces résistances seraient encore plus 
grandes (sauf chez les jeunes) à l’égard de puissantes actions organisées pour la réduction 
drastique  du  parc  de  voitures  individuelles  –  qui  bien  entendu  ne  saurait  être  totale,  
notamment  en  zones  rurales,  et  qui  exigerait  des  modifications  fondamentales  de 
l’organisation des transports d’individus, des réseaux routiers et ferroviaires, etc.

Ces  résistances  prévisibles  poseront  sans  aucun  doute  la  question  du  rôle  de  la 
« démocratie » dans une perspective de lutte pour le pouvoir. Même confrontées dans leur vie 
quotidienne à des événements destructeurs extrêmes, il est vraisemblable que les populations 
auront  du mal  à  se  délivrer  rapidement  de  la  prégnance de  l’idée  (bien que celle-ci  soit  



10

démentie chaque jour par les faits) que « la technologie » apportera une réponse à tous les 
problèmes actuels, et de la négation de l’extrême  urgence d’actions drastiques pour rendre 
possible l’adaptation à l’effondrement inéluctable et ne pas laisser aux États actuels toute 
latitude pour préparer la mise en place de formes d’États pleinement policiers et militaires 
pour gérer de manière sanglante la catastrophe. Face à la propagande et au matraquage des 
médias sur le mode « si rien n’est fait mais ne faisons rien », les moyens « pédagogiques » des 
organisations  ouvrières  et  écolo  sont  aujourd’hui,  reconnaissons-le,  insuffisants.  Bien  des 
« citoyens » restent convaincus que la question aujourd’hui n’est pas seulement de répondre à 
leurs  besoins,  mais  également de maintenir  leurs  habitudes et  de satisfaire  leurs  désirs : 
« bagnole », spectacles, voyages, utilisation ludique de la téléphonie et de l’électronique, de 
technologies  récentes  « facilitant  la  vie  quotidienne »,  etc.  Si  demain  des  élections, 
référendums ou autres consultations électorales sur des questions fondamentales comme la 
voiture, le numérique ou les jeux du cirque étaient organisés, en l’absence d’informations 
détaillées  sur  la  situation  mondiale  réelle  et  pas  fantasmée (du  style,  « c’est  un  mauvais 
moment à passer mais ensuite tout redeviendra comme avant »), il est fort peu douteux que la 
résistance à des changements fondamentaux dans les modes de vie serait très forte. Or la prise 
du pouvoir et la destruction de tous les États capitalistes actuels peut de moins en moins  
attendre avant qu’il soit trop tard. Cette prise du pouvoir ne pourra s’effectuer par la voie 
électorale,  et,  si  elle était  réalisée,  elle ne pourrait  pas attendre un comblement rapide de 
toutes les lacunes actuelles dans la compréhension des processus en cours et des décisions 
urgentes à prendre. Plutôt qu’une gestion « démocratique » de la société, à ce stade ne serait-il 
pas  nécessaire  d’envisager  un  équivalent  contemporain  de  la  notion  de  « dictature  du 
prolétariat » telle que conçue par les marxistes avant son dévoiement absolu par le stalinisme 
et ses rejetons dans le monde entier ?

Gaïa, l’animisme et le matérialisme historique

La  discussion  de  dimanche  dernier  est  revenue  sur  l’emploi  du  terme  « Gaïa »  pour 
dénommer la biosphère, que j’avais critiquée sur notre site car renvoyant à une idéologie 
millénariste,  new age,  anti-rationaliste  et  en  fait  religieuse.  Cet  emploi  a  été  soutenu par 
certains intervenants, rappelant que le terme Gaïa est mentionné dans les Constitutions de 
quelques  États  latino-américains,  et  évoquant  même  de  manière  positive  une  conception 
« animiste » du monde, sous-tendant certains combats avant tout paysans contre la destruction 
de la biosphère. Il me paraît important de répéter ici qu’une telle approche est diamétralement 
opposée à la conception du monde du matérialisme historique et dialectique, fondement du 
marxisme révolutionnaire.

Cette approche n’existe pas seulement dans les communautés « autochtones » bien mal 
dénommées « peuples  premiers ».  Elle  est  également  importante  dans  certains  pans  de  la 
mouvance écolo et est défendue aussi bien par certains lanceurs d’alerte concernant la crise de 
la biosphère comme Pablo Serville et Raphaël Stevens (Comment tout peut s’effondrer, 2021 ; 
Un autre monde est possible, 2022), qui envisagent de signer un « pacte » entre l’humanité et 
« la nature » comme si cette dernière pouvait tenir un stylo, que par des philosophes reconnus, 
comme Isabelle  Stengers,  qui  propose  d’oublier  les  nombreuses  connaissances  dont  nous 
sommes redevables à la science et d’en revenir aux « savoirs empiriques paysans ». 

La plupart de ces démarches reposent sur une méconnaissance et/ou une incompréhension 
de la nature de la connaissance scientifique, qui est susceptible d’intégrer les apports de tous 
les autres modes de connaissance mais après avoir soumis ces connaissances à des examens 



11

rationnels  et  pas  seulement  admises  telles  quelles  sur  la  base  de  croyances  de  nature 
religieuse. 

Prenons juste quelques exemples. On lit sous la plume de ces thuriféraires des pratiques 
paysannes  des  affirmations  comme  « les  arbres  communiquent  entre  eux  par  leur 
rhizosphère », certains animaux communiquent entre eux et collaborent, ou les espèces ont 
des « stratégies évolutives », formule qui est même présente et fréquente dans la littérature 
scientifique où elle ne devrait pas avoir sa place, et qui n’est pas de nature différente des  
commentaires habituels de nombreux reportages animaliers télévisuels, qui nous assènent en 
permanence des commentaires selon lesquels tel ou tel animal aurait tel ou tel comportement 
pour obtenir tel ou tel résultat.

Toutes ces approches reposent sur une conception anthropocentrique de la nature, selon 
laquelle les plantes, les animaux, les écosystèmes et pourquoi pas les planètes et les galaxies,  
seraient  des  êtres  vivants,  pourvus  de  conscience  ou  de  proto-conscience,  ayant  des 
intentions,  des  projets et/ou  répondant  à  des  plans.  Elles  font  foin  de  la  révolution 
copernicienne de Darwin et Wallace de 1859 qui ont été les premiers à formuler clairement 
l’idée que la diversité des espèces non seulement n’est le résultat d’aucune « création divine » 
comme le professent les créationnistes, ce qui était déjà compris avant eux, mais a résulté 
d’une évolution des espèces (et partant des caractéristiques majeures de la biosphère) qui n’a 
nullement consisté en la réalisation d’un  plan ou d’un  programme préétabli, comme peut 
l’être tout plan élaboré par l’homme ou même comme le « programme génétique » des acides 
nucléiques, mais est la conséquence de la sélection naturelle. La nature de celle-ci a bien été 
résumée par Jacques Monod dans sa formule Le hasard et la nécessité (titre de son livre de 
1970),  le  hasard  pouvant  être  schématiquement  résumé  par  le  terme  « mutation »  (les 
mutations étant aléatoires et fournissant la matière brute principale de la diversité biologique) 
et  la  nécessité  par  la  sélection  de  certaines  mutations,  c’est-à-dire  la  survie  et  surtout  la  
reproduction différentielle des organismes porteurs de telle ou telle mutation. On peut certes 
entrer dans de multiples détails et précisions quant au fonctionnement de ce système, mais ce 
qui est important à comprendre est que l’évolution biologique n’est ni la réalisation d’un plan 
préconçu ni non plus l’application mécanique de lois déterministes (comme en physique ou 
chimie)  mais  de  différentiels  statistiques en  matière  de  survie  et  reproduction  –  ce  qui 
explique  qu’elle  ne  soit  pas  « parfaite »  et  aboutisse  non  rarement  à  des  « impasses 
évolutives »  ou  à  des  extinctions,  particulièrement  en  périodes  de  bouleversement  des 
conditions environnementales.

Alors non, les arbres ne « communiquent » pas entre eux, comme le feraient des êtres dotés 
de conscience et d’intentions, ils interagissent « aveuglément », ce qui est fort différent. Les 
espèces  vivantes  n’ont  aucune  « stratégie  évolutive »  mais  leurs  caractéristiques  sont  le 
résultat  de  sélections,  et  l’« homéostasie »  (toute  relative)  des  écosystèmes  ne  procède 
nullement d’intentions conscientes de leur part, mais des multitudes d’interactions entre les 
multitudes  de  phénomènes  de  sélection  naturelle  concernant  les  organismes  qui  les 
composent, qui certes dans des conditions stables peuvent rester elles-mêmes relativement 
stables mais peuvent basculer rapidement en cas de crise.

A mon avis, le recours à des phénomènes explicatifs transcendants, non matériels, pour 
tenter de comprendre et expliquer le monde, est inapproprié dans une démarche matérialiste 
comme celle du marxisme, qui constitue le socle de la pensée révolutionnaire depuis Marx et 
Engels,  et  le  recours  à  une  pensée  « animiste »,  tout  comme la  croyance  en  toute  autre 
religion, « révélée » ou pas, est contradictoire avec l’action révolutionnaire de libération de 



12

l’homme par l’homme et de toute tentative sérieuse de construction d’une société au service 
des humains, pas des patrons et des actionnaires, mais aussi des prêtres et gourous de toutes  
obédiences.

J’aurais encore d’autres choses à dire sur notre réunion de dimanche dernier, notamment 
concernant la biodiversité, sujet absent de cette discussion, mais ce texte est déjà bien long et 
je m’arrête là.

Alain Dubois, le 7 octobre 2023.


	L’effondrement
	Les sources et les causes
	Transition écologique, écologie punitive, décroissance, démocratie
	Gaïa, l’animisme et le matérialisme historique

